



## 基督聖體聖血節(乙年)

讀經一 出 24:3-8

答唱詠 詠 116:12-13, 15-16, 17-18

讀經二 希 9:11-15

谷 14:12-16, 22-26

1. 排列經文

2. 重點意義

3. 欣賞和祈禱

4. 用宣讀技巧表達





#### 主聖餐祭,有著舊約的背景。



出埃及的曠野

逾越節晚餐是一項祭餐(出12:43-51)。逾越節晚餐的「無酵餅」是行糧,有給予力量,支援主的子民,奔向自由之意。「他們把從埃及帶出來的未發酵的麵團烤成無酵餅,因為他們急迫離開埃及,不能耽擱,來不及準備行糧。」(出12:39)耶穌卻説:「這是我的身體。」(馬26:26:谷14:22:路22:19:格前11:24)

耶穌亦曾以曠野中的「瑪納」作比較,説明他就是永生之糧。(若6:26-58;參閱申8:2-16)

另一角度,耶穌就是 新逾越節的羔羊,一 次而為永遠作了犧 牲,救贖我們,離開 罪惡的奴役。(格前 5:6-8;若19:36)



在出谷的過程中,上主與選民立約。

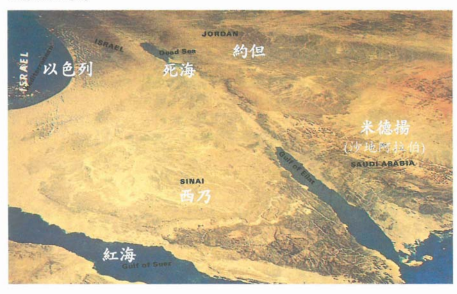
「梅瑟拿血來灑在百姓身上說:『看,這是盟約的血,是上主本著這一切話,同你們所訂立的約。』」(出24:8)耶穌卻說:「這是我的血,盟約之血」(瑪26:28;谷14:24)」。

以「血」立約,有生死之交,血脈相通的共融之意。



立盟之地:西乃山

#### 出埃及的路線圖



「路加和保祿的記載稍有不同。路加22:20「這杯是用我為你們流出的血而立的新約。」格前11:25「這杯是用我的血所立的新約」。「新約」是參照耶31:31。



出谷後的約但河,天主預許的福地,天國的象徵。

逾越節晚餐的酒,已有進入福地,享有豐富生活的含義。

在先知書的預許中,酒也有末世豐盛生命之意。(岳2:24;歐2:24;箴3:10)

耶穌在晚餐後説:「我決不再喝這葡萄汁了,直到在我父的國裡那一天,與你們同喝新酒。」(瑪26:29,類似的說法也見於谷14:25)

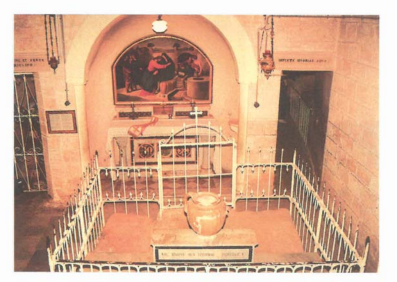
不過,按路加的記載,耶穌卻在講完類似以上的話後,才開始晚餐。(路22:15-18) 且在擘餅的敘述中,加上「你們應這樣做,為紀念我」(路22:19),而保祿的記載,則在擘餅和分杯的敘述中,都重複説:「你們應該這樣做,來紀念我」(格前11:23-26)<sup>2</sup>。由此可見,路加和保祿描述的重點是:在耶穌承行父的意旨,在十字架上捐軀時,天國'已經在人間展開(參閱路23:42-43)。耶穌死而復活後,門徒每次按主的吩咐,舉行主的聖餐時,已嘗到主以犧牲所帶來的天國;這天國正逐步體現。

#### 事實上,耶穌一生曾多次以同餐共桌,來表達他給人的救恩和豐盛生命。



加納婚宴(若2:1-11)

「這是耶穌所行的第一個神蹟,……他顯示自己的光榮,他的門徒就信從了他。」(若2:11)



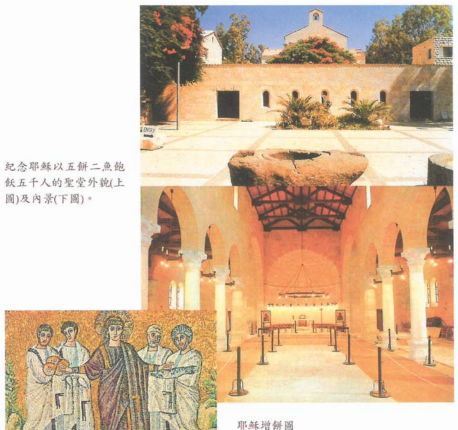
加納縣宣恩

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>上主立逾越節晚餐時亦曾說:「這一天將是你們的紀念日,要當作上主的節日來慶祝。你們要世世代代過這節日……;你們應守無酵節,因為這一天我領你們的軍旅出離了埃及國,所以你們要世世代代守這一天,……。」(出12:14,17)又說:「日後你們到了上主許給你們的地方,應守這禮。將來你們的子孫若問你們這禮有什麼意思,你們應回答說:這是獻於上主的逾越節祭:當上主擊殺埃及人的時候,越過了在埃及的以色列子民的房屋,救了我們各家。」(出12:24-27)

<sup>3</sup>天國有「天主掌權」之意。「天國來臨」亦即「天主的旨意,奉行在人間,如同在天上。」

#### 耶穌又以五餅二魚飽飫五千人(若6:1-15)

若望福音在這神蹟之後,記載了耶穌以「曠野瑪納」作比較,來闡明 「他就是永生之糧」(若6:26-58):「我是從天上降下的生活的食糧;誰若 吃了這食糧,必要生活直到永遠。……你們若不吃人子的肉,不喝他的 血,在你們內,便沒有生命。誰吃我的肉,並喝我的血,必得永生,在 末日,我且要叫他復活,因為我的肉,是真實的食品;我的血,是真實 的飲料。誰吃我的肉,並喝我的血,便住在我內,我也住在他內。就如 那生活的父派遣了我,我因父而生活;照樣,那吃我的人,也要因我而 生活。這是從天上降下來的食糧,不像祖先吃了「瑪納」仍然死了;誰 吃這食糧,必要生活直到永遠。」(若6:51,53-58)



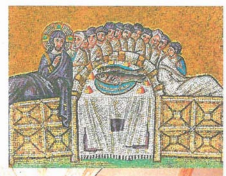
(Ravenna, 六世紀 S. Apollinare Nuovo 大殿 彩石鑲嵌畫)

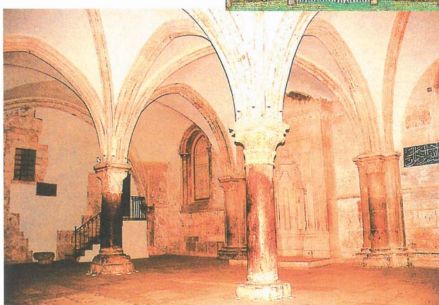


耶穌在受難前,在晚餐中,藉 「餅」和「酒」,來闡釋他犧牲自 己,所帶給人類的救恩、盟約和天 國的生命。

(Ravenna, 六世紀 S. Apollinare Nuovo 大殿 彩色鑲嵌畫。注意臥著進餐,是自由人的 姿勢。)

主晚餐紀念堂(方濟會於十四世紀在晚餐 廳舊址所建的紀念堂)





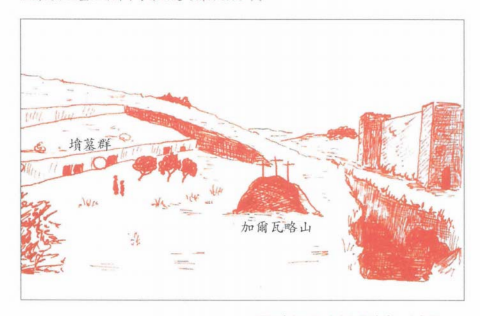
EU7

圖)及內景(下圖)。

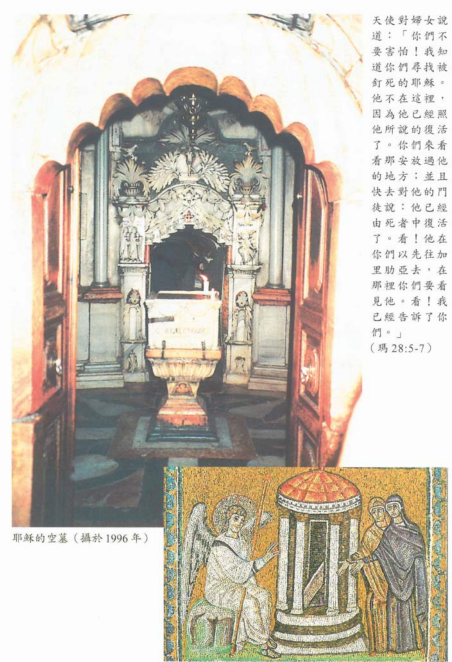
耶穌在晚餐廳所説的,實現了:他在十字架上,犧牲自己,達成了天人和好的盟約,帶來了天國。「這人真是天主子」(嗎 27:54)



加爾瓦略山豎立耶穌十字架之處(攝於1996年)

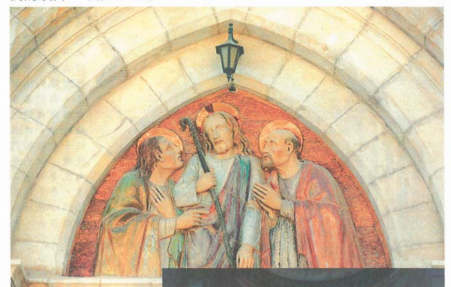


耶穌時代加爾瓦略山和墳墓之示意圖



天使報告耶蘇復活(Ravenna,六世紀S. Apollinare Nuovo大殿彩色鑲嵌畫)

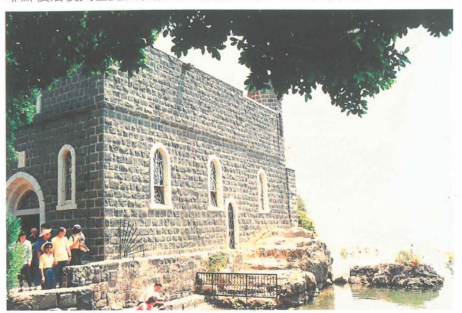
耶穌復活後,曾在往厄瑪鳥的路上,給門徒釋疑,並在分餅時,開了他們的眼目。(路24:13-35)



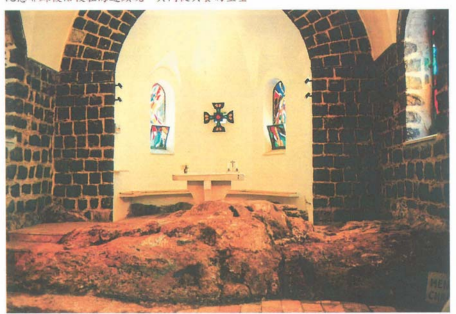
紀念厄瑪烏兩位門徒在擘 餅時認出耶穌的聖堂

「二人就把在路上的事,及在分餅時,他們怎樣認出了耶穌, 述說一遍。」 (路24:35)

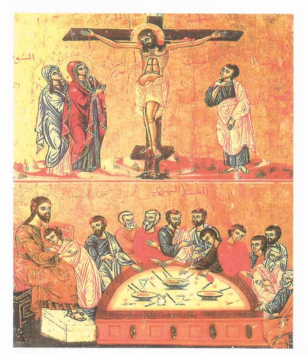
耶穌復活後又在提庇黎雅海邊顯現給門徒,並與門徒共餐。(若21:1-14)



紀念耶穌復活後在海邊顯現,與門徒共餐的聖堂。



「『你們來吃早飯吧!』耶穌遂上前,拿起餅來,遞給他們……。」(若21:12,13)



教會舉行「主的餐」, 從家庭式聚會的形式,漸漸發展成在教 堂和大殿舉行,頗有 規模的「聖餐祭」。

敘利亞 Maaloula 天主教 拜占廷禮聖色爾爵及巴 克斯堂 (Church of Sts. Sergius and Bacchus) 的 聖像畫,顯示出主的餐 與十字架的祭獻,以及 天國盛宴的關係。



Maaloula聖色爾爵及巴克斯堂可追溯到第四世紀4

這教堂今日的布置是拜占廷禮的典型。在聖像屏風左邊的聖母抱聖子像,代表著耶穌降生人間的第一次來臨;右邊的全能者基督像,代表著耶穌基督在末世時的光榮再來。我們就在耶穌第一次來臨,和第二次來臨之間生活,走向天國;而聖像屏風裡的聖所,便象徵著在人間的天國5。

這教堂聖所內的祭台(聖餐桌),採用了當時教外的祭台式樣。教外人在祭台宰殺犧牲(故有血洞),但基督徒在祭台上,以不流血的方式(故沒有血洞6),舉行主的聖餐祭,使十字架上的祭獻,永留萬世,同時,基督徒在基督內奉獻自己,並在領受主的「體」「血,之時,達成與主與人合為一體的盟約,在飽饗天路行糧的同時,亦預嘗天國的來臨。



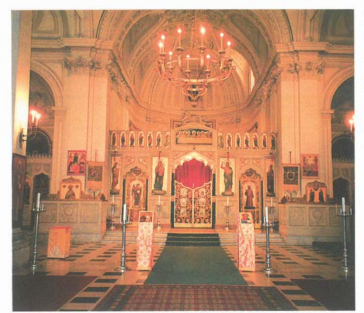
環繞著祭台旁是台階式的座位,配合著這祭台(餐桌)的式樣,與早期的基督晚餐圖很相似<sup>7</sup>。

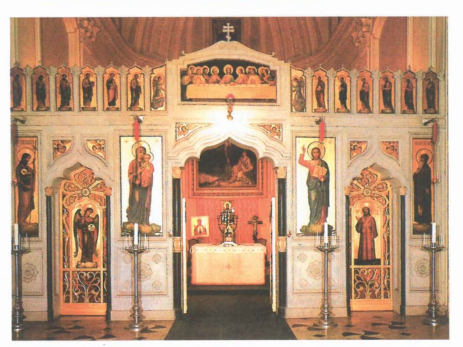
<sup>4</sup>此地區仍使用相近於耶穌所說阿辣美語的一種方言。

<sup>5</sup>聖像屏風可能源自四世紀敘利亞教會所用的聖所帳幔。漸漸到六世紀在君士坦丁堡形成固定的聖像屏風。參閱:The Liturgical Dictionary of Eastern Christianity, The Liturgical Press, Collegeville, 1993, s.v. iconstasis。四世紀,君士坦丁時代,羅馬大殿式的教堂,在祭台之上已建有華蓋,且曾掛有帳幔,以表達「聖言成了血內,寄居在我們中間(在我們中間搭了帳棚)。」(若1:14)參閱:M. Righetti, Storia Liturgica, vol.1, Ancore, Milano, 1945, pp.413-422,以及羅國輝編著,《在地若天》,香港教區禮儀委員會辦事處,1999年;及本書17、19頁。

<sup>6</sup>季閱Da Ebla a Damasco, Elata, Milano, 1985, pp.330-331; 和http://www.cs.fiu.edu/~kalachf/maaloula.html; Maaloula and St. Serge, St. Serge Convent, Maaloula, Syria.

<sup>7</sup>這類馬蹄形祭台除流行於敘利亞一帶外,也被發現於Ostia, Aquileia, Roma和Salona。環 绕著祭台旁的台階式座位也見於許多地方,如Torcello等,也見本書18頁。羅馬二、三 世紀的基督徒地下墓窟,許多描述基督與門徒共餐的壁畫,也是圍坐成馬蹄形。在歷史 中,除馬蹄形祭台外,還有其他祭台式樣,如方形、長形等。



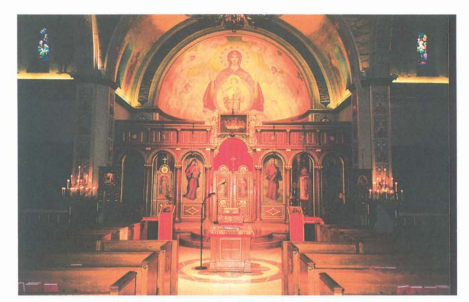


今日羅馬東方禮學院俄羅斯天主教聖堂(Chiesa Russa Catholica, Pontificio Instituto Orientale, Roma)

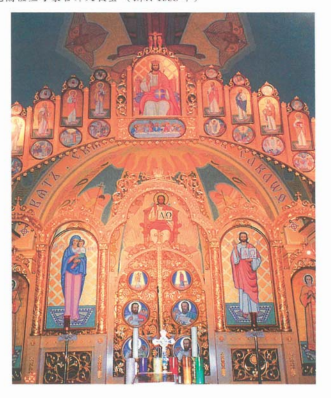
「將來能在天主的國裡 吃飯的,纔是有福 的。」(路14:15)

1996年香港正教會於赤柱軍 營聖堂舉行聖餐祭時攝





加拿大卡加里天主教烏克蘭禮聖母蒙召升天教堂 (攝於1998年)



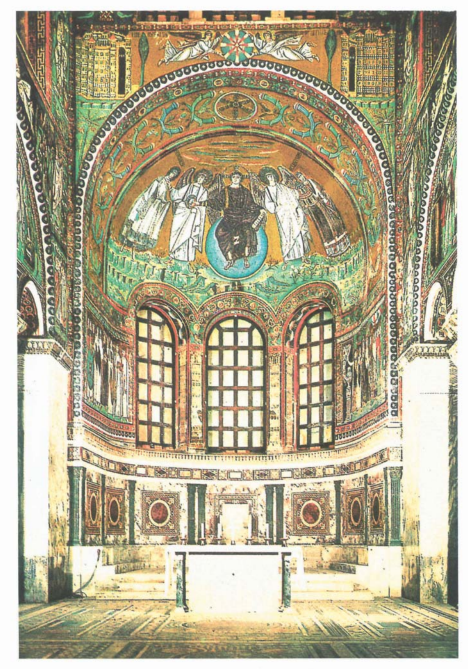
加拿大愛民頓天主 教烏克蘭禮聖母安 眠教堂 (攝於1997年)

直到第十世紀,羅馬教會的聖堂布置,也同樣強調聖餐祭的舉行,是在地若天,預嘗天國的來臨。

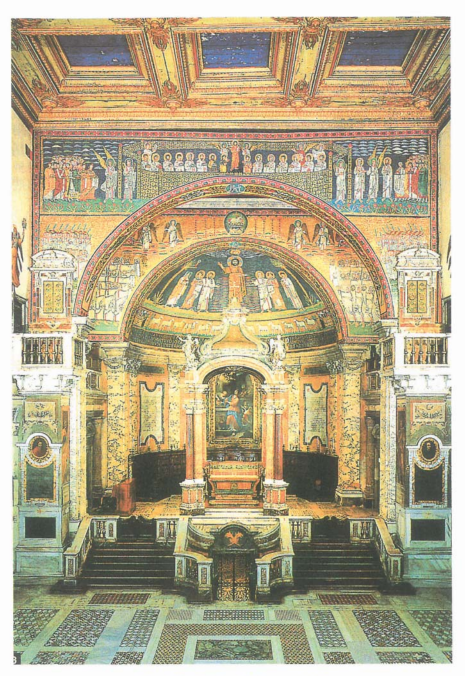




羅馬聖母大殿 (建於五世紀,十三世紀時重修拱壁)



Ravenna 六世紀聖維他 (San Vitale) 大殿



羅馬九世紀聖巴西德 (Prassede) 大殿

自800年後,拉丁語禮儀強行於非拉丁語系的地區。不懂拉丁語的會眾 漸不諳禮儀內容,遂以寓意和戲劇解釋來闡述其含意。

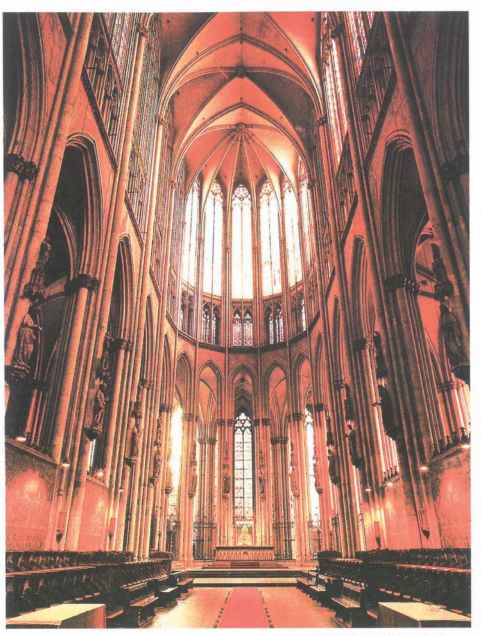


自十二世紀,哥德式 會十二世紀,哥德式 朝堂流行,懂拉丁教 即所內,以拉丁哲語 行禮儀,不懂拉丁所外 的會眾,則在聖所 的中殿,以本地語履 行熱心神工和念經。

德國科隆主教座堂 (1248年動工)



祭台後的聖髑盒,盛載著相傳是三賢 士的聖髑。

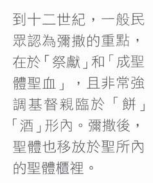


德國科隆主教座堂的聖所

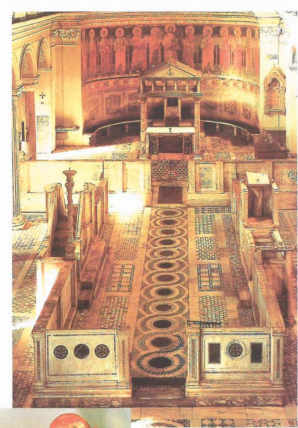
EU20 EU21



為方便個別司鐸 為個別意向奉獻 彌撒,小祭台也 林立於教堂兩 旁。



羅馬十二世紀聖格來孟大 殿聖所右側十三世紀的聖 體櫃



十三世紀, 吊於華蓋下的 鶴形聖體盒(現存於米蘭主 教座堂寶庫)





A STATE OF THE PROPERTY OF THE



臨後第一個特殊人

二的際

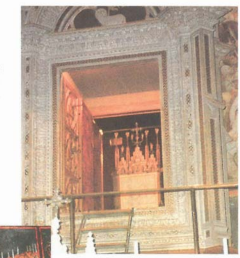
中世紀,信友非常重視所謂基督親臨「餅」「酒」形內的奇蹟。

同時,亦盛行其他聖 體敬禮,如聖體遊 行、聖體降福等。

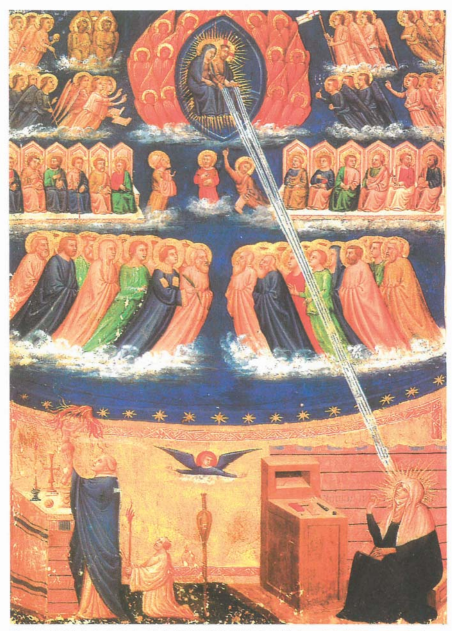


相傳第八世紀意大利郎其 亞諾 (Larciano) 的彌撒奇 蹟:「餅」「酒」變成「人體」 和「人血」。

相傳十三世紀意大利波爾索納(Bolsena) 的彌撒奇蹟:「酒」變成人血,流出聖 爵,沾濕聖體布。這沾了聖血的聖體布 仍存於 Ovieto 的主教座堂。

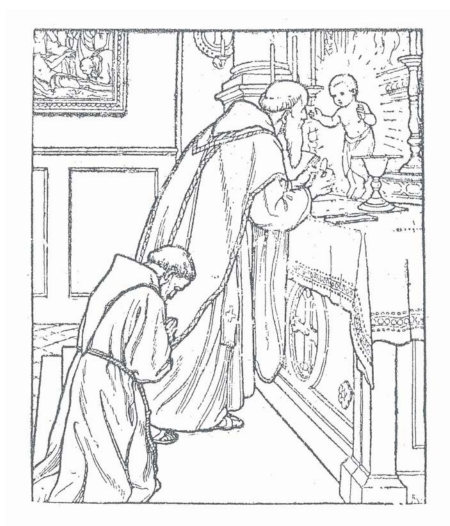


存放該聖體布的小堂之壁畫:耶穌在 成聖體時顯現出來。



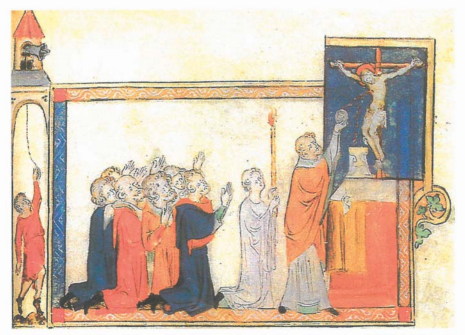
約1400年所繪:聖女Brigitte的神視「耶穌顯現於祝聖聖體時」。(現藏於New York Piepont Morgan Library, ms.498, f<sup>o</sup>4v<sup>o</sup>)<sup>8</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 見 Michael Camille, *Le Monde Gothigue*, Flammarion, Paris, 1996, pp.18-19.



1939年,濟南城華洋印書局印行,山東省濟南教區《日課要選》273頁插圖。

中世紀,一般民眾強調彌撒是十字架的祭獻,且因罪惡感作祟,充滿怕情,而絕少領受聖體,和不領聖血,故「盟約」、「共融」和「天國盛宴」的意義,也漸被忽略。

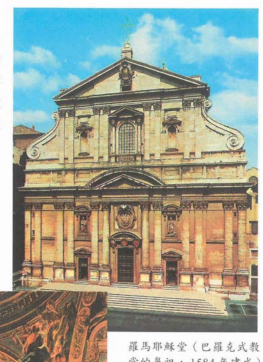


約1320年,一本法國信友用彌撒書插圖:在祝聖聖體聖血時,十字架上耶穌流出聖血, 傾注於「餅」和「酒」(現藏於 Biblioth Eque nationale de France, Paris) %。

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> 見 Michael Camille Le Monde Gothigue, Flammarion, Paris, 1996, pp.109.



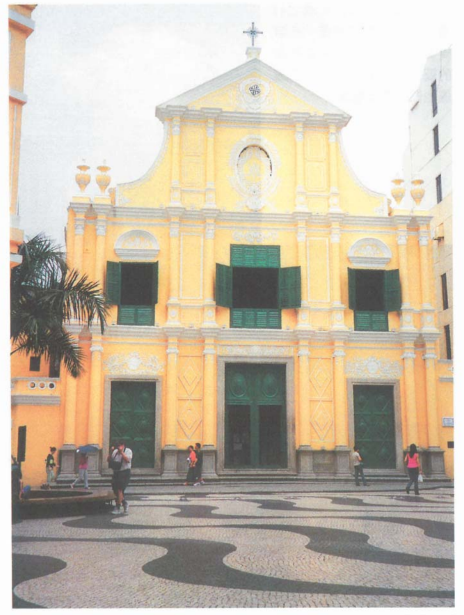
特倫多大公會議整頓禮儀。 1570年的《羅馬彌撒經書》出 版後,彌撒必須按照既定的 禮規進行,有條不紊,不容 變動,於是會眾只能以莊嚴 的聖樂和華麗的裝飾,來表 達他們的信仰情操。



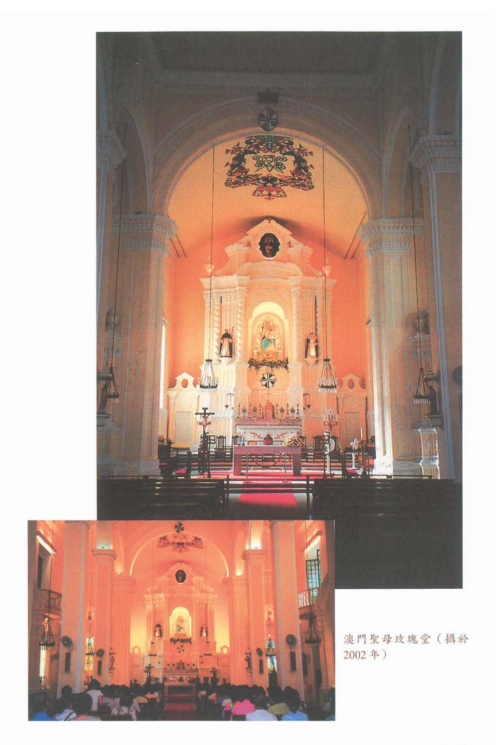
堂的鼻祖,1584年建成)

EU29 EU28

巴羅克式的聖堂風格,及特倫多會議後的彌撒方式,隨著傳教士,亦於十六世紀傳到中國。



澳門聖母玫瑰堂(1590年建成,後來逐漸擴充,今日樣子是十七及十八世紀的巴羅克風格)





澳門聖若瑟修院小堂 (1758年建成)



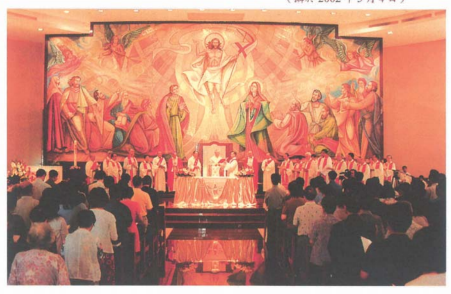
1963年梵二《禮儀憲章》重申基督親臨教會救贖人類,尤其親臨禮儀當中,即在祈禱的會眾當中,在聖言的宣講裡,在司祭身上,在聖事裡,尤其在「感恩(聖體)聖事」之內,聖化人類,光榮天主,帶領世人邁向天國(SC7,8)。梵二禮儀更新的原則,是要把禮儀的神聖本質,明白地表達出來(SC21);更要「讓信友深深體會感恩祭宴的奧蹟,有意識地、虔誠地、主動地參與,接受天主聖言的教訓,領受主聖體餐桌的滋養,感謝天主,向天主奉獻無瑕的祭品,不僅藉司鐸的手,而且學習同司鐸一起,奉獻自己,一日復一日的,通過基督中保,與天主及弟兄姊妹,融化為一,終使天主成為萬物中的萬有(SC48)。」

1969 年出版的梵二 《羅馬彌撒經書》體現 了禮儀更新的目標。

香港聖母領報堂(1993年) 便是按上述禮儀概念設計 的聖堂。



梵二後,在地若天的感恩祭宴。 (攝於2002年5月4日)



#### 青衣聖多默堂(1999年祝聖)

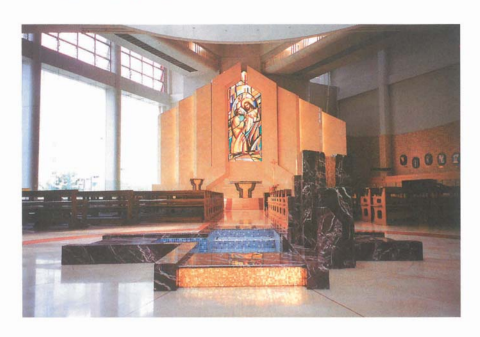


今日, 感恩祭宴和其他聖事的更新, 重振教會的福傳精神。

青衣聖多默堂(1999年祝聖)就是按這福傳精神,根據耶穌對多默所說的話而設計:「我就是道路(門、洗禮池)、真理(讀經台)、生命(祭台),除非經過我,誰也不能到父那裡去。」(若14:6)

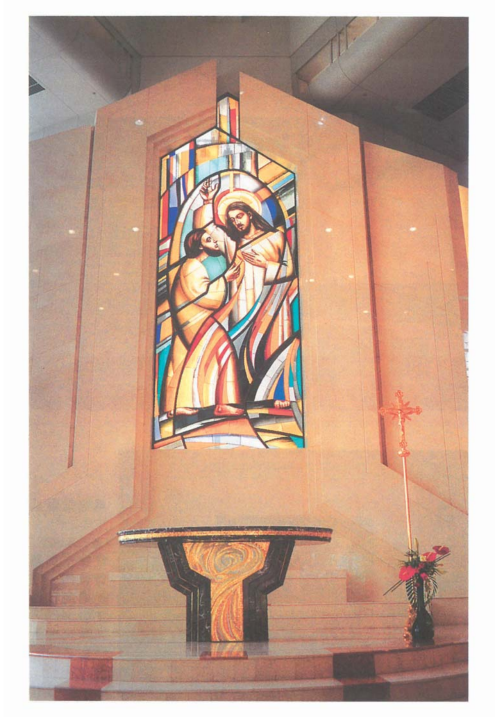


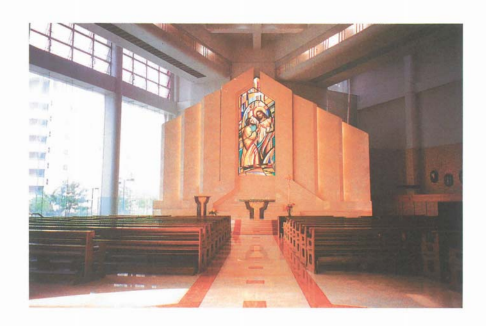
聖多默堂的設計,也非常配合入門聖事的過程:洗禮池——與基督出死入生(羅6:3-14;若3:3-8),加入天主子民的行列;堅振——領受聖神的恩惠,「誰沒有基督的聖神,誰就不屬於基督」(羅8:1-2,9,15-17;鐸3:5-7);祭台——獻上自己的身體,當作生活、聖潔和悦樂天主的祭品(羅12:1-2;希10:4-10),同時,成為基督的奧體(格前10:16-17),這是生命的交融(若20:24-31)。





基生 (若10:9-10) 為會學通命其聖中 是門 (宗2:37-47)





在每主日的聖餐祭中,基督徒聆聽聖言,在基督內奉獻自己,與主與人合成一體,體現天人的盟約、天國的來臨,並向世界傳喜訊。



#### 灣仔聖母聖衣堂(2001年祝聖)



聖母聖衣堂設計的重點,是突顯主聖 餐的邀請:「被召來赴羔羊婚宴的 人,是有福的。」(默19:9)





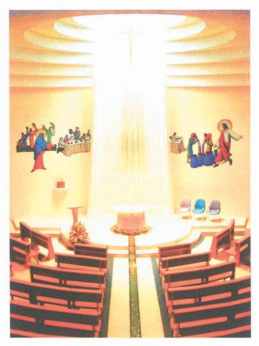
天上人間



#### 聖母聖衣堂設計神學10

| 尋找救恩的故事   | 若 2:1-11                         | 加納婚宴:聖母的信心和關心 |
|-----------|----------------------------------|---------------|
| 祭台        | 若 6:48-58<br>默 19:6-9<br>路 14:15 | 新而永久的盟約之宴     |
| 天人神婚的會幕   | 默 21:2-3                         |               |
| 從祭台流出活水   | 默 22:1-2                         |               |
| 重生之泉      | 若 7:37-39<br>若 3:3-8             |               |
| 天國在人間的通道  | 若 10:9-10<br>谷 10:38             |               |
| 來日重逢、逾越之旅 |                                  |               |

若 1:35-39



舉行主聖餐祭的聖堂,是教會的家、天主在人間的會幕、 天國在人間的通道

10《建——天上人間》,香港教區禮儀委員會辦事處編著及出版,2002年。

「來,看看吧!」



### 二四四四

# 二、基督聖體聖血節

# 1 本節日的源始

櫃保存聖體,並供人朝拜聖事內的基督。 在中世紀時彌撒中引進了學揚聖體的習慣;同時爲了強調基督在此聖事中的臨在 彌撒外聖體敬禮的發展準備了訂立此節日的道路。先是由於教友希望看到祝聖的麵形 9 建造聖

大利雍 至聖聖事。日期定於五旬節八日慶期後的星期四。據說 力支持。吳爾班四世升任教宗(一二六一)後於一二六四頒佈詔書 禮聖體的慶節 月亮,但其中却有一黑點;耶穌告訴她,此黑點表示在整個禮儀年的循環中,仍缺少一個敬 安的請求下而開始慶祝的。她的傳記敍述:在一二〇九年一次神視中,她看到一發光的圓形 本節日的彌撒與日課經文。有很長的時間,此節日稱為「新節日」( Nova Solemnitas 基督聖體的慶節於一二四七年第一次在比利時國列日舉行,是在一位奧斯定會 的 Archdeacon Jaques Pantaleon)即日後的教宗吳爾班第四世, 名稱有: 。這項啓示最初雖有不少人不願接受,但最後列日的主教,以及大六品雅格班 「聖體慶節 (Festum Eucharistiae) \* ,是聖多瑪斯在教宗的要求下 「最珍貴聖事慶節」 9 訂立一新的慶節 對此種敬 修女 禮均極 0 敬 禮

」,法國通常又稱之爲「天主節」(Fête-Dieu

後在教宗克來孟第五世(一三一一~一三一二)以及教宗若望二十二世(一三一七)的 ,此慶節才普遍的被接受。 教宗吳爾班頒佈詔書後兩個月卽逝世,因此所訂立的聖體節實際上並未在各地實行

經文中,以及教宗吳爾班於一二六四年訂立此慶節的詔書中所淸楚顯示的 流亡中重返羅馬 耶穌寶血節原於第十六世紀時開始於西班牙,後傳入義大利;一八四九,教宗碧岳第九世由 的「耶穌寶血節」已被删除 禮儀年度的革新,此節日的慶祝也包括主基督寶血的奧跡,稱爲「基督聖禮聖血節 聖體與耶穌寶血本是同一奧跡,應在一起慶祝 「基督至聖聖體節同時也是對主耶穌基督之至尊寶血的慶典,一如在彌撒 ,爲感謝主基督,詔令普世敎會慶祝耶穌寶血節 。因此禮儀年度革新之一般準則 ·日期定於七月一日。 0 」因此 七月 與日課的 的官方 其實 一日

緊密地連貫在一起,因而不能以毫無拘束的歡樂心情 種重複。但是我們要了解, 有人注意到, 間訂立一特別慶節, 奥跡 這也是很適當的 基督聖體聖血節所紀念的奧跡,實際上已在聖週四學行 對此聖事表達我們的歡欣 聖週四的慶祝事實上是三日慶典的開始, 、讚頭、 ,來慶祝聖體聖事的偉大奧跡 感謝。並使我 與聖週五耶穌受難日 。因此 人更深 前 。所以在 者似乎是

# 2 本節日的禮儀

難的紀念…」,②在獻禮經中:「我們奉獻餅酒爲禮品,乃是教會和平、統一的象徵…」, 享天主性的幸福。這三層意義依次表現在①集禱經中: 遠分享称的天主性。 ③在領聖體後經中: Theologica)中曾分析聖體聖事的三重重要意義:對過去,它是對基督苦難與真正祭獻 一種追念;對現在,它是我們與基督合一、以及彼此合一的聖事;對將來,它使我們提前分 本日的彌 撒專用經文所表達的神學思想深受聖多瑪斯的影響。他在其神學巨著(Summa 「我們領受了祢聖子的聖體聖血,這正是永遠福分的開始,但願我 「称藉此神妙的聖體聖事留下了称苦 們永

atorem)。此繼抒詠是聖多瑪斯最美的創作之一。 聖體聖事的傳統神學意義綜合性地表現在本日專有的繼抒詠中(Lauda, Sion, 它將教會關於聖體聖事的基本教義淸楚

地以詩歌方式表達出來。 體聖事使大家結合爲一體。福音(若:六, 梅瑟提醒人民:天主如何用「瑪納 彌撒的聖經選讀分甲乙丙三年,各有三篇讀經。甲年讀經一(申:八 讀經二(格前:十, 16—17)指出格林多教會對聖體聖事的信仰 」在曠野裏四十年之久 51-8)是耶穌對聖體聖血的預言。 ,養育了選民。 9 2 :藉分享耶穌之 瑪納是聖 3 9 14

祂自身將成爲人類的眞正的飮食,可使人得到永生。

預像。讀經二(希:九,11—15)說明耶穌爲新約的中保,祂不是以牛羊的血,而是以自己 民身上。表示天主與人訂立盟約。這是耶穌在十字架上流盡寶血,代人與天主訂立新盟 最後晚餐時,訂立了新的祭獻,用祂的身體作我們的食糧 的血,爲我人贖罪,獲得永遠的救贖。福音(谷:十 乙年讀經一(出:二十四,3-8)敍述梅瑟給天主獻祭,以犧牲 四,12-16;22-26)描述耶穌如何在 ,用祂的血一 新約的血—作我們 的血灑在祭壇上和人 約 的

穌建立聖體聖事的史實 他所獻的餅酒是耶穌和聖體聖事的預像。讀經二(格前:十一,23-26)是保祿宗徒講 丙年讀經一(創 ":十四。 ,其主要目的是爲紀念基督爲人流血犧牲的奧跡。 18 20)敍述撒冷王默基瑟德的祭獻,默氏既是國王又是司祭

適用於此慶節和任選聖體敬禮彌撒。二者均指出聖體聖事的主要奧跡:是祭獻 本日彌撒有兩式頌謝詞可供選擇:第一式適用於聖週四, 也適用於此慶節;第二式爲新 0 也是祭

筵。 言詞 表達了此奧跡的三重意義:「基督充作飲食的聖筵:使人紀念祂的苦難( 均值得深入的默想, 日日田課 的各種經文也幫助我們了解聖體聖事的豐富意義 以便領悟與體驗此偉大的聖體奧跡。第二晚禱謝主曲對經以簡要的 ,讚美詩 0 聖詠 追憶已往) 0 對經 以及誦

心靈充滿聖寵(聖化現在) ,也使我們獲得來日分享光榮的保證(保 證未來

## 3 聖體遊行

行 不 世紀時逐漸推廣到各地。到一八二〇年羅馬聖部才予以批准,但始終未視之爲禮儀 先於第十三世紀末(一二七 聖體聖血節日最爲適宜。 再嚴格地規 舉行隆重的聖體遊行禮 看作是熱心善工(Pia exercitia),舊法典(一二九一條第一項)規定在此日彌撒 得不有所改變。但在可能的情況下,爲對聖體敬禮作公開的見證,教會仍希望舉行聖體遊 關於遊行的規則與方式等,教區主教有權做適當的安排(新法典九四四條第二項)。 立與推廣此 定,只稱: 節日的三位教宗從未提及此日應舉行聖體遊行 「如果教區主教認爲可行……得經過大街學行聖體遊行,尤其在基督 ,除非有特殊情形不容許擧行。新法典(九四四條第一項)的條 」無疑的,爲了適應現代各地的環境,生活方式的變遷 四 一二七九年)在德國 的科倫出現 禮 0 。據考證 這種習慣在第十 9 聖 一體遊行 9 教會法律 四及十五 行爲 文不 後應 ,只 禮首

公開的慶典,可在主教座堂,或其他合適的場所舉行(參閱「聖體敬禮 如果在此節日爲了重要的理由不能學行聖體遊行禮,最好爲整個城區 102條) 舉行其

式與禮規 聖體敬禮」(101 因此已把聖體遊行禮納 1 108)與「主教行禮規則」( 入禮儀行爲內 0 385 1 394)二書均提供學行聖體遊行 的方

聖體敬禮107 永遠歡聚之所。爲了表達這種象徵意義,禮 前進的天主子民 所表達與完成的救恩。信友團聚在一起與聖體同行也有其本身象徵的意義。它象 101 0 9 學行隆重的遊行 以特別的敬禮明認基督在此神妙聖事中的眞實臨在,紀念並感謝基督藉此聖事爲我們 人生是旅行 -教會。只有在主的臨在與幫助下,我們在人生旅途上才能克服 ,我們聚在一起(教會 禮,主要目的是要「公開地表明對聖體聖事的信德和敬愛」(聖體敬 , 規指出:遊行最好從一座聖堂走到另一座聖堂へ 在耶穌的陪同下、領導下,走向天鄉 徵在旅途中 種種困難與 與天主

重 社會情況 的 方式的聖體敬禮來取代遊行禮呢? 梵二禮儀革新  $\neg$ 聖體降福禮」 似乎不適於這種敬禮的學行。但負責牧靈工作的主教、 藉此機會 以來 9 ,此節日的聖體遊行禮,似乎已很少在敎區、堂區舉行了 教導並促進教友對聖體聖事 讓 教友有機會團聚在聖體面前,朝 基督聖體聖血節日, 的敬愛 不能學行遊行時 拜 0 感謝 神父是否研討過 0 頌訂立此 9 至少應舉行 0 當然今日 9 如何以

Since the beginning of the Church, the Eucharist has been central to Christian life and practice.

In some of the earliest texts we have outside the New Testament, we see clear belief in the Eucharist as the very body and blood of Jesus:

"Take note of those who hold heterodox opinions on the grace of Jesus Christ which has come to us, and see how contrary their opinions are to the mind of God. . . . They abstain from the Eucharist and from prayer because they do not confess that **the Eucharist is the flesh of our Savior Jesus Christ**, flesh which suffered for our sins and which that Father, in his goodness, raised up again."

(St. Ignatius of Antioch, Letter to the Smyrnaeans 6:2–7:1 [A.D. 110], emphasis mine).

"For not as common bread and common drink do we receive these; but in like manner as Jesus Christ our Saviour, having been made flesh by the Word of God, had both flesh and blood for our salvation, so likewise have we been taught that the food which is blessed by the prayer of His word, and from which our blood and flesh by transmutation are nourished, is the flesh and blood of that Jesus who was made flesh."

(St. Justin Martyr, First Apology, 66, emphasis mine)

The belief of Christians that the bread and wine becomes the body and blood of Jesus was virtually unanimous in the first millennium of Christianity. Starting at the turn of the 11th century, certain theologians like Berengarius of France started throwing into question belief in the real presence of Jesus in the Eucharist. Over the centuries that followed, some doubts began to take hold with regard to Eucharistic faith.

The feast of Corpus Christi that we celebrate today is really the convergence of two separate events in the 13th century.

The first is a Eucharistic miracle that can still be visited today in Orvieto, Italy. In 1263, a German priest, Fr. Peter of Prague, stopped in Italy to celebrate Mass on a pilgrimage to Rome. He was having some doubts regarding the Real Presence of Jesus in the Eucharist. During the consecration, blood started seeping from the host and onto the altar and the altar linens. This miracle was reported to Pope Urban IV, who was in the nearby town of Orvieto. The pope sent delegates to investigate the incident and to bring the bloodstained host and linens to him in Orvieto, where they are still displayed to this day in the Cathedral of Orvieto.

The second contemporaneous event was a series of visions reported by St. Juliana of Mont Cornillon in Belgium. It had been revealed to her to establish a liturgical feast for the Eucharist. After many failed attempts, she convinced the bishop, who later became Pope Urban IV, to create the feast of Corpus Christi to honor the gift of the Eucharist. Shortly after her death in 1258, the pope instituted Corpus Christi as a universal feast day, and celebrated it for the first time in 1264 in Orvieto, a year after the miracle in the nearby town of Bolsena.

It is fitting that we turn our attention on our patronal feast of Corpus Christi to the tapestry figure of St. Thomas Aquinas.

Pope Urban IV asked Aquinas, who was a noted theologian of the time, to compose the songs for the first celebration of the feast. These beloved chants have stood the test of time and are still in use today: *Pange Lingua, Tantum Ergo, Panis Angelicus, and O Salutaris Hostia*. When I set the schedule for the <u>tapestry series</u>, I simply went in sequence without considering Sunday readings or feast days. So we could call it luck or providence that inspired this convergence of our patronal feast with one of the central figures in its history.

As we receive Corpus Christi today, may we become Corpus Christi to others. Happy Feast Day! I'm honored to serve as your pastor,

Fr. Jeremy

#### 書經撒彌日每 有所權版 印翻准不 华五十四圆民華中 版出月三年六五九一曆主 A. 承印者 稿譯者 皇帝行二使公教真理學會 東 張陳商 方出版以 奇 雅雄志 水 鴻 主教

明 避 伯為超

模杜道

# 關于歷史與禮節的附註

八世紀時聖三瞻禮 紀時、由爱珍所編聖三的任選彌撒。羅馬採用聖三彌。至于後來採用這固有的彌撒,是在授品彌撒遠于瞻瞻禮 其始、因瞻禮七授聖品的彌撒,是在瞻禮七(一)聖神降臨後首先的三週內,聖教先後定有三個 彌瞻撒禮 撒力在第一个五年日在明禮七上午日 中四世世界行以 紀後的 1 0 9 教在所宗法以 不若望二十二 外聖神降臨後第 一二世把聖三瞻禮後的第一主日的彌世 禮撒 擴展沒有 到採固 普用有 世第的

· 時禮。一 在,教會為維護 年、由教宗具爾班四世所立定。瞻禮的原日在降臨後第一週瞻護「基督實際與永久的存在」于聖體內之真理,並為表示對聖聖瞻禮五、我們已莊嚴地紀念建立聖體的大禮。後由于發生了 一禮五,在中門 對聖體的影 下國瞻禮的慶日移在路納拜敬禮,因而定了这時論,即否認在聖體內 在隆清時 臨後第二年的實際 二的際

(甲)首先的五六個打立,尤其為針砭與糾正打立,尤其為針砭與糾正型心膽體 最後聖心膽 的五六個主日指示我們,由救主所上述的以外,嗣後便把正常的主日砭與糾正楊森派過為嚴酷的謬論。個瞻禮的宗旨、是為補償人們對救個鑒心瞻禮、慶祝于聖體瞻禮八日 |所作的醫治與復活:在聖洗中我們所獲得基督化的新生命,在聖體中不||日,依次爐列。這些主日、便是對巴斯卦與五旬節與蹟「每週的更始」。――在不少的地區、瞻禮的慶日移在降臨後第三主日。||救主聖爱的頁思,及為重振基督徒對這聖爱的信心。此外、這個瞻禮的日慶期後的翌晨,是依照吾主在一六七五年顯現的期間、向聖女瑪加利日慶期後的翌晨,是依照吾主在一六七五年顯現的期間、向聖女瑪加利

由救主所

的療治與滋養。 2 )第二 部

與忍受世苦,為 )末部的 的主日へ第十七六部份即第七主日か 七主日以後)、給我們講述的,特關於世界末日及主的光榮重臨;這便是為享天堂的永生國於我們及我們兄弟之中;這便是我們致力於修德成聖的時間。日起至第十六主日、是指示我們,在此世上、天主王國與魔鬼王國中的鬥爭。我們該奮門

#### 《要理問答》

#### 聖教會四規

- 163 問 十誡以外,還有當守的誡命麼?
  - 答還有聖教會的規律。
- 164 問 聖教會要緊的規律有幾條?
  - 答 有四條:
    - 一、凡主日及一總停工瞻禮之日・,該望全彌撒。
    - 二、遵守聖教所定的大小齋期。
    - 三、該妥當告解,並善領聖體,至少每年一次。
    - 四、當盡力幫助聖教會的經費。

《天主教會訓導文獻》(DZ) 812:

拉脱朗第四屆大公會議一一公元1215年11月11至30日

每年逾越節應告解領聖體一次

不論男女信友,在抵達明辨明善惡的年齡之後,至一年一次,向自己(本堂的)司鐸,獨自把自己所犯的罪過告明,並該竭力設法,做完(本堂司鐸)所命的補贖,然後,至少在逾越節,恭領聖體:但若自己的(本堂)司鐸,因著某種合理的原因,認為暫時不該遵命告領者,則不在此限。

否則的話,如有違犯上述規定者,則他在生時,不准進入聖堂;死後,則不准按基督徒的禮儀,受到埋葬。因此,這令人得救的規則,應屢次在聖堂中公佈,以免人冒昧無知而為黑暗所蒙蔽。

但誰若因著正當理由,而願向客地司鐸告罪,則先該請求准許,才可獲得(本堂)司鐸的權柄;否則的話,客地司鐸,則不能給他赦罪或留罪不赦。

#### 《天主教教理》

#### 基督藉其聖言和聖神的德能臨現

1373.「那已死、或更好説已復活,現今在天主右邊,代我們轉求的基督耶穌」(羅8:34),以不同的方式臨現於祂的教會內(1):在祂的聖言中,

在教會的祈禱中,因為「哪裡有兩個或三個人,因我的名字聚在一起,我就在他們中間」(瑪18:20);在貧窮、病弱和被囚禁的人當中(瑪25:31-46);

在祂所建立的聖事中,在彌撒聖祭中,並在聖職人員身上。但 「最高峰,是祂臨現於感恩(聖體)聖事的餅酒形下」(2)。

- (1)參閱LG 48.
- (2)SC 7.

1375-1376

3. 舉行彌撒,也是宣佈主基督在祝謝過的餅酒形下,實體的臨在之神妙奧蹟。梵二6及教會的其他訓導文件7,皆以與特倫多大公會議相同的意義和語言8,來確認此一信仰奧蹟。彌撒禮儀不僅以祝聖餅酒的話語,也以至高的敬意,及其欽崇儀式,來宣告基督籍「餅酒實體轉變」 (transubstantiatio) 而親臨的奧蹟。基於同一理由,教會邀請信友們在聖週四——主的晚餐紀念日,及基督聖體聖血節,要以特別的敬禮,朝拜此神妙的聖事。





<sup>6 「</sup>禮儀」nn. 7, 47; 「司鐸」nn. 5, 18.



#### 《天主教教理》

1412. 麥麵餅和葡萄酒是感恩(聖體)聖事的必要標記。司祭呼求聖神惠然降臨餅酒之上,並恭誦祝聖的話,即耶穌在最後晚餐所説的:「這就是我的身體,將為你們而犧牲,……這一杯就是我的血……」

1413. 藉著祝聖,餅酒發生實體轉變而成為基督的體血。生活的光樂的基督,祂的體血、連同祂的靈魂和祂的天主性,真正地、真實地、且實體地臨現於祝聖過的餅酒的形下(1)。

(1)參閱特倫多: DS 1640; 1651

<sup>7</sup> 参看比約十二世,《人類通論》(Humani generis), 1950/8/12, AAS, 42(1950),pp. 570-571; 保祿六世,《信德的奧蹟通論》(Mysterium fidei), 1969/9/3, AAS, 57 (1965), pp. 762-769; 《天主子民信經》(Solemnis professio fidei), 1968/6/30, AAS, 60 (1968), pp. 442-443; 聖禮部,《聖體奧蹟訓令》(Eucharisticum mysterium), 1967/5/25, nn. 3f, 9: AAS, 59 (1967), pp. 543, 547.

参看特倫多大公會議第十三期會議,1551/10/11, DS, nn. 1635-1661.

#### 《天主教教理》1328-1332

#### 怎樣稱這件聖事:

- 感恩禮
- 主的晚餐、羔羊婚宴
- 擘餅
- 感恩聚會
- 神聖的祭獻(聖祭)、彌撒聖祭、讚頌之祭、屬神的祭獻、聖潔的祭獻
- 神聖的禮儀、神聖的奧蹟、至聖聖事
- 共融 (領聖體)、天使的食糧、天上的食糧、常生之藥、天路行糧(臨終聖體)
- 神聖的彌撒

#### 《天主教教理》1391-1405

#### 領聖體的效果:

- 領聖體加強基督的契合
- 領聖體使我們與罪惡分開
- 奥體的合一:

感恩(聖體)聖事塑造教會

感恩(聖體)聖事促使我們關心窮人

感恩(聖體)聖事與基督徒的合一(仁愛的聖事、團結的標記、愛德的連繫)

• 感恩(聖體)聖事 — 未來的保證

### 天主教教理(1992)1345

從第二世紀起,我們已有殉道者聖猶思定的見証,他描述了感恩祭程序的基本輪廓。直到今天,這輪廓仍完好地為各大禮儀族群所保存。聖猶思定曾在公元155年左右,向外教皇帝虔誠者安多尼(Antoninus Pius)解釋基督徒所做的:

在我們稱為「太陽日」這天,住在城市和鄉間的信眾,都前來聚集在同一地方。

按照時間許可,誦讀宗徒的記載和先知的著作。

讀經者讀畢,主席便教導和勉勵會眾仿行這些美好之事。

然後,我們一同起立祈禱:為我們自己……,也為所有其他的人 祈禱,無論他們身在何地,好使我們都能正直地生活和行動,並 忠於誠命,以獲得永遠的救恩。

祈禱結束後,我們彼此親吻。 ……

### 天主教教理(1992)1345

• • • • •

然後,有人遞上餅與一杯混合了水的酒,交給眾弟兄的主席。 他接過餅酒,便因子及聖神之名,光榮稱頌宇宙之父;並以 相當長的時間感恩(希臘文: eucharistian),使我們堪當領受這 些恩賜。

當他祈禱和感恩完畢,全體會眾便高聲回應:「阿們」。 主席感恩與民眾回應之後,我們中那稱為執事者,就把祝謝 過的餅以及酒和水,分給在場參禮的人;也帶給那些不在場 的人(1)。

\* (1)聖猶思定,《護教書》1,65-67: PG 6,428-429

### 天主教教理(1992)1351

那些富裕的,和願意的人,按照各人的能力捐獻。收集的捐獻,交給主席,用來幫助孤兒寡婦、病人或因其他原故而有所匱乏的人,如囚犯、移民等。總之,是援助所有貧困的人(3)。

\*(3)聖猶思定,《護教書》1,67,6: PG 6,429.

#### 《禮儀年及日曆總則》

#### 聖禮部

**1969年3月21日**(按1975年版譯,含其間的修訂)

- 7. 在某些地區,當主顯節、耶穌升 天節和基督聖體聖血節,不是當 守的法定節日時,這些節日便移 往主日慶祝,且視為日曆內這些 節日的專有日子 (proper day), 即:
  - a. 主顯節:1月2日至8日的主日
  - b. 耶穌升天節:復活期第十主日
  - c. 基督聖體聖血節:天主聖三節 後的主日
- 25. 復活節後第四十天,慶祝耶穌升 天節;在耶穌升天節不是當守法 定節日的地區,主升天節便移往 復活期第七主日慶祝。(參第7 號)。

#### 2021年

#### 6月 June

星期二 常年期第九周星期二 (聖詠集第一周)

四月二十一 聖猶思定 (殉道)(紀念) [紅] 日課:紀念日

紀念日彌撒

谷 12:13-17

2 星期三 常年期第九周星期三 (聖詠集第一周) 本日禮儀 [綠] 或

聖瑪策林及聖伯多祿 (殉道)(自由紀念) [紅] 日課:平日或紀念日

彌撒:自由選擇(按14頁4) 多 3:1-11, 16-17 詠 25:2-4, 4-5, 6-7, 8-9 谷 12:18-27

#### 基督聖體聖血節 在香港教區及澳門教區移於6月6日(主日)舉行

星期四 常年期第九周星期四 (聖詠集第一周) 四月二十三 聖嘉禄・盧安加及同伴 (殉道)(紀念) [紅]

日課:紀念日 紀念日彌撒

多 6:10-11; 7:1, 9-17; 8:4-9 詠 128:1-2, 3, 4-5 谷 12:28-34

星期五 常年期第九周星期五 (聖詠集第一周) 四月二十四 本日禮儀 [錄] 日課:平日 彌撒:自由選擇(按14頁4)

多 11:5-17 詠 146:1-2, 6-7, 8-9, 9-10 谷 12:35-37

星期六 常年期第九周星期六 (聖詠集第一周) 四月二十五 聖玻尼法主教 (殉道)(紀念) [紅]

**老種** 日課:紀念日 早上・紀念日彌撒

多 12:1, 5-15, 20 多 13:2, 6, 7, 8 谷 12:38-44

基督聖禮聖血節第一晚禱 [白/金] 主日第一夜禱

四月二十六 禁其他彌撒及殯葬彌撒

主日 基督聖禮聖血節 (節日) [白/金]

日課:本節日

日間祈禱採用第一周主日聖詠及基督舉體與血節重

出 24:3-8 詠 116:12-13, 15-16, 17-18 希 9:11-15

谷 14:12-16, 22-26

今年不慶祝 聖諾伯多主教(紀念)

基督聖體聖血節第二晚禱 主日第二夜禱

127

按羅馬禮誦用日曆

若在星期四(6月3日)舉行基督聖體聖血節:

6月2日星期三 黄昏舉行基督聖體聖血節第一晚禱 [白/金]; 主日第一夜禱

6月3日 星期四 ⊗基督聖體聖血節 (節日) [白/金] 禁其他彌撒及殯葬彌撒。

本節日日課,日間祈禱採用專用聖體聖血節對經及補充聖詠; 本節日彌撒,光榮頌,可唱或念「基督聖體聖血節讚歌| 信經,基督聖體聖血節頌謝詞或 聖周四「主的晚餐」頌謝詞

出 24:3-8 詠 116:12-13, 15-16, 17-18

希 9:11-15

谷 14:12-16, 22-26

今年不慶祝 聖嘉祿·盧安加及同伴 (殉道)(紀念) 基督聖體聖血節第二晚禱; 主日第二夜禱

6月4日常年期第九周星期五[綠](聖詠集第一周)

日課:平日 彌撒:自由選擇(按14頁4)

多11:5-17 詠146:1-2, 6-7, 8-9, 9-10

谷12:35-37

6月5日常年期第九周星期六 (聖詠集第一周)

聖玻尼法主教 (殉道)(紀念) [紅]

日課:紀念日

早上·紀念日彌撒

多 12:1, 5-15, 20 多 13:2, 6, 7, 8

谷 12:38-44

常年期第十主日第一晚禱[綠];主日第一夜禱

6月6日 图 常年期第十主日 [綠] (聖詠集第二周)

除殯葬彌撒外,禁其他亡者彌撒。

本主日日課及彌撒、光榮頌、信經、常年期主日頌謝詞 創 3:9-15 詠 130:1-2, 3-4, 5-6, 7-8

格後 4:13-5:1

谷 3:20-35

今年不慶祝 聖諾伯多主教(紀念)

常年期第十主日第二晚禱;主日第二夜禱

# 基督聖體聖血節

進堂詠

上主要以麥子的精華,養育選民;以石中的蜂蜜, 飽享他們。(詠81:17)

上主使他馳騁於高原之上,以田間的出產養育他,使他享受巖穴間的蜜,堅石中的油,牛酪和羊乳,肥美的羔羊和公羊,巴商的公牛與山羊,以及上等的麥麵;並以葡萄美酒作你的飲品。(申32:13-14)

#### 《皇皇聖體》Pange Lingua

- 1. 信友請來讚美上主,稱頌奧妙之聖體; 又請稱頌至聖寶血,主因贖世盡傾流; 萬邦之王生於聖母,自甘流血為人類。
- 2. 自作犧牲賜與我等,生於聖潔童貞女; 在世居住愛情昭著,福音廣佈苦不辭; 凡數十年歷盡艱辛,立斯聖事顯奇跡。
- 3. 受難前夕最後晚餐,偕諸兄弟齊坐席; 徹底遵守古教規禮,巴斯卦節食羔羊; 還要親自將己體血,分給門徒作糧食。
- 4. 天主聖子一言甫出,麵餅即化成聖體; 葡萄酒亦成為聖血,此中奧妙洞悉難; 為使爾能信心堅固,只須藉仗活信德。
- 5. 皇皇聖體尊高無比,我們俯首致欽崇; 古教舊禮已成陳跡,新約禮儀繼聖功; 五官之力有所不及,應由信德來補充。
- 6. 讚美聖父讚美聖子,歡欣踴躍來主前; 歌頌救主凱旋勝利,頌揚主德浩無邊; 聖神發自聖父聖子,同尊同榮同威嚴。亞孟。

啟: 主, 袮賜給我們天國的食糧。

應: 祂給我們帶來了喜樂。

請眾同禱:

# 基督聖體聖血節

集禱經

主 /

你在這奇妙的聖事內,留給我們你受難的紀念;

求你幫助我們,虔誠(領受)欽崇你體血的神聖奧蹟,俾能常常領受你救贖的功效。

你和聖父及聖神,是唯一天主,永生永王。亞孟。

1474年羅馬彌撒經書393;

1570年羅馬彌撒經書:基督聖體聖血節集禱經

讀經一(這是盟約的血,是上主同你們訂立的約。)

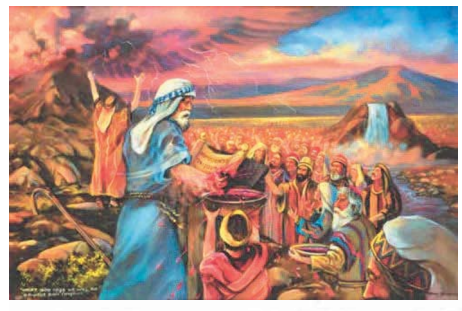
恭讀出谷紀 24:3-8

那時候,梅瑟下來,將上主的一切話和誠命,講述給百姓聽;

眾百姓都同聲回答說:「凡上主所吩咐的話,我們全要奉行。」

梅瑟於是將上主的一切話,記錄下來。

第二天清早,梅瑟在山下,立了一座祭壇, 又按以色列十二支派,立了十二根石柱, 又派了以色列子民的一些青年人,去奉獻全燔祭,宰殺了牛犢,作為獻給上主的和平祭。



和平祭 和平祭分三類感恩祭遺頭祭和自願条(肋711)即為感恩養遺頭和自願奉獻的司祭(肋711)即為感恩遺頭和自願奉獻的司祭一部分放在祭壇上焚燒一部分歸代人行祭政,與全營祭不同之處即在於祭器不應全部發展的司祭一部分歸養獻為工學,其餘則全歸奉獻祭品的人與自己的家屬沒久舉行祭宴在上主面前一同數樂表示和平故謂友舉行祭宴在上主面前一同數樂表示和平故謂友舉行祭宴在上主面前一同數樂表示和平故謂友舉行祭宴在上主面前一同數樂表示和平故謂友舉行祭宴在上主面前一同數樂表示和平故謂友舉行祭宴在上主面前一同數樂表示和平故謂友舉行祭宴在上主面前一同數樂表示和平故謂友舉行祭宴在上主面前一同數樂表示和平故謂友舉行祭宴在上主面前一同數樂表示和平故謂友學上交燒(肋7 11 一11 )感恩祭祭品應在當天吃完不可留到女人素祭祭品除無酵餅外亦應奉獻祭品的人應是深淨的的司祭(肋7 11 )吃和平祭祭品的人應是深淨的第二天還可吃第三天就不可吃應用火燒毒的第二天還可吃第三天就不可吃應用火燒毒的第二天還可吃第三天就不可吃應用火燒毒的。

聖經辭典 1757

• • • • •

梅瑟取了一半的血,盛在盆中,取了另一半的血,灑在祭壇上;

然後,拿過約書來,念給百姓聽。

以後,百姓回答說:「凡上主所吩咐的,我們

必聽從奉行。」

梅瑟於是拿血來,灑在百姓身上,說:「看,這是盟約的血,是上主本著這一切話,同你們訂立的約。」

——上主的話。





然後,又拿起杯來,祝謝了,遞給他們說: 「你們都由其中喝罷!因為這是我的血,盟約 的血,為大眾傾流,以赦免罪過。」(瑪 26:27-28) 耶穌對他們說:「這是我的血,盟約的血,為 大眾而傾流的。」(谷14:24) 答唱詠 詠 116:12-13, 15-16, 17-18

【答】: 我要舉起救恩的杯爵, 我要呼籲上主的名號。(詠116:13)

領:我應該要怎樣報謝上主, 感謝他賜給我的一切恩佑? 我要舉起救恩的杯爵, 我要呼籲上主的名號。【答】

領:上主的聖者去世,在上主的眼中,十分珍貴。 我的上主!我是你的僕役,是你婢女的兒子; 你解除了我的鎖鍊。【答】

領:我要向你獻上讚美之祭, 我要呼號上主的名字。 我要在眾百姓面前, 向上主還我的誓願。【答】



### 《希伯來書》引言

本書信文詞典雅華麗,立意高超優美,《新約》中沒有一部比本書更澈底詳盡地論及新舊約之異同,基督大司祭的特質等問題的。

### 全書可分為三大段:

第一段(1:1-4:13):從新舊二約的頒布者來看,新約遠勝舊約(新約是直接由天主 子耶穌 基督所頒布的,舊約則是藉天使和梅瑟為中間人);

第二段(4:14-10:18):從新舊二約的司祭來看,新約遠勝舊約(新約的司祭為基督, 遠超舊約肋未族的司祭),並且基督又自為祭品,遠非任何 祭獻可比;

第三段(10:19-13:25):勸信友們務要堅持信德,特引《舊約》先賢的芳表,證明 信德的重要。末後以種種鼓勵向善的勸言結束了本書。

思高聖經

公元 70 年,聖殿被羅馬軍隊夷為平地,猶太人的司祭職務也就不復存在了。他們作為猶太人,又信仰耶穌基督是默西亞,就會心中思忖聖殿被毀有甚麼含意?天主怎可讓這事發生?

這樣可怕的褻聖,怎會是天主對他以色列子民的計劃?聖殿被毀之後一段時間,有一個居住在意大利的猶太基督徒,對這些困惑和問題作出了回應,且著意要把他的回應廣傳於流亡四方的同胞當中。他沒有留下名字,他的回應則被稱為「致希伯來人書」(The Epistle to the Hebrews),列入新約聖經之內。

「致希伯來人書」闡述了他的思想,說耶穌被釘十字架是取代舊約聖殿所舉行的祭獻;基督的犧牲是一次而盡全功的祭獻,是獻給天主完美無玷的犧牲,且舉行這祭獻的司祭也是完美無瑕的;這司祭就是耶穌基督;他不是靠祖先的特權當世襲的大司祭;他是天主與新選民之間新而永久盟約的大司祭,是按默基瑟德(Melchizedek)的品位,作無始無終的大司祭。教會因而是新的以色列民族,有全新的司祭職務,還有新的大司祭;耶穌基督以自己完美無瑕的生活,以及他的死亡作為祭獻,而成為天主與人之間,最完美的中保(中介者)(希3:1-10:18)。

於是,基督徒因為信仰耶穌,領受了聖神,體驗到從罪惡的枷鎖中完全被釋放出來;這是重複的古老(舊約)祭獻所無法實現的。此外,基督徒在崇拜中向天主奉獻讚美,彼此分享財產,互通有無,就是不斷奉獻中悅天主的祭獻(希13:15-16)。

(Joseph Martos, Doors To The Sacred, 中譯:《聖域門檻一聖秩聖事》)

讀經二(基督的血,潔淨我們的良心。)

恭讀致希伯來人書 9:11-15

弟兄姊妹們:

基督一到,就作了未來鴻恩的大司祭。

他經過了那更大,更齊全的,不是人 手所造,不屬於受造世界的帳幕; 不是帶著公山羊和牛犢的血,而是帶 著自己的血,一次而為永遠,進入了 天上的聖殿,獲得了永遠的救贖。

如果公山羊和牛犢的血,以及母牛的 灰燼,灑在那些受玷污的人身上,可 淨化他們,得到肉身的潔淨,何況基 督的血呢?

聖經辭典 1757



《聖域門檻一聖秩聖事》



• • • • •

基督藉著永生的神,已把自己,毫無瑕疵地奉獻於天主,

他的血豈不更能潔淨我們的良心,除去死亡的行為,好去事奉生活的天主?

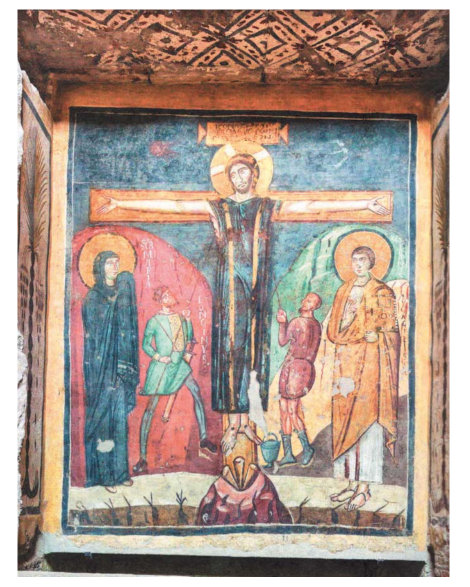
為此,基督作了新約的中保,

以他的死亡,補贖了在先前盟約之下,所有的罪過,

好叫那些蒙召的人,獲得所應許的永遠產業。——上主的話。

基督一進入世界便說:「犧牲與素祭,已非你所要,卻給我預備了一個身體;全燔祭和贖罪祭,已非你所喜,於是我說:看,我已來到!關於我,書卷上已有記載:天主!我來為承行你的旨意。」前邊說:「祭物和素祭,全燔祭和贖罪祭,已非你所要,已非你所要,已非你所要,已非你所要,已非你所要,可不看,我已來到,為承行你的旨意」;由此可見,他廢除了那先前的,為要成立那以後的。我們就是因這旨意,藉耶穌基督的身體,一次而為永遠的祭獻,得到了聖化。(希10:5-10)

另參閱:出24:3-8



羅馬古市集(Foro Romano)古聖母大殿(Santa Maria Antiqua)的八世紀壁畫。畫中被釘在十字架的基督身穿紫紅袍,代表他是司祭又是君王。

可唱「基督聖體聖血節讚歌」:「西雍讚揚救主」。

# 西雍讚揚救主

- 1. 西雍喜躍讚揚救主 絃張曲詠載歌載舞,祝頌領袖兼善牧。【重唱】
- 【重唱】管樂齊張 歌聲響亮 音韻清脆意氣飛揚,心情歡暢同歌唱: 基督得勝!基督為王!基督王權永無彊!

基督得勝!基督為王!基督王權永無彊!

- 2. 請看天使神聖食糧成了我們旅者用糧,不該輕視作糟糠。【重唱】
- 3. 耶穌善牧世人導師 我心誠切懇求憐視,撫恤眾生尤此時。【重唱】

福音(這是我的身體。這是我的血。)

恭讀聖馬爾谷福音 14:12-16,22-26

無酵節的第一天,即宰殺逾越節羔羊的那 一天,

門徒對耶穌說:「你願意我們到那裡,給你預備吃逾越節晚餐?」

耶穌就打發兩個門徒,對他們說:

「你們往城裡去,必有一個拿著水罐的人, 迎面而來,你們就跟著他走;

他無論進入那裡,你們就對那家主說:

師父問:我同我的門徒,吃逾越節晚餐的客廳在那裡?

他必指給你們一間舖設好的寬大樓廳,你們就在那裡,為我們預備吧!」……





·····門徒去了,來到城裡,所遇見的, 正如耶穌給他們所說的; 他們就預備了逾越節晚餐。

他們正吃的時候,耶穌拿起餅來,祝福了,擘開,遞給他們說:「你們拿去吃吧!這是我的身體。」

耶穌又拿起杯來,祝謝了,遞給他們;他們都從那杯喝了。

耶穌對他們說:「這是我的血,盟約的血,為大眾而傾流的。

我實在告訴你們:我決不再喝這葡萄汁了,直到我在天主的國裡,喝新酒的那天。」

他們唱完聖詠,就出來,往橄欖山去。——上主的話。







然後,又拿起杯來,祝謝了,遞給他們說: 「你們都由其中喝罷!因為這是我的血,盟約 的血,為大眾傾流,以赦免罪過。(瑪 26:27-28)



格前(54-56年,保祿寫於厄弗所)

這是我從主所領受的,我也傳授給你們了:主 耶穌在他被交付的那一夜,

拿起餅來,祝謝了,擘開說:「這是我的身體、為你們而捨的,你們應這樣行,為記念我。」

晚餐後,又同樣拿起杯來說:「這杯是用我的血所立的新約,你們每次喝,應這樣行,為記念我。」

的確,直到主再來,你們每次吃這餅,喝這杯,你們就是宣告主的死亡。(格前11:23-26)

路加(70-90年,巴肋斯坦境外)

耶穌接過杯來,祝謝了說:「你們把這杯拿去,彼此分著喝罷!我告訴你們:從今以後,非等到天主的國來臨了,我決不再喝這葡萄汁了。」 耶穌拿起餅來,祝謝了,擘開,遞給他們說:「這是我的身體,為你們而捨棄的。你們應行此禮,為紀念我。晚餐以後,耶穌同樣拿起杯來,說:「這杯是用我為你們流出的血而立的新約。」(路24:17-20)

281. 兼領聖體聖血,能更明確表達領受共融的聖事之意義。因為,依此方式,「感恩祭宴」(convivium eucharisticum) 的標記才能更完美地顯示出來,而吾主以其聖血訂立「新而永久之盟約」的旨意,也更清晰地表達出來。而感恩祭宴與在天父國內之末世聖筵 (convivium eschatologicum) 間的關係,也更為明顯105。

《羅馬彌撒 經書總論》 (2002年) 另參閱:283

圖片: <a href="https://standrew.catholic.org.hk/">https://standrew.catholic.org.hk/</a>

#### 《天主教教理》1328-1332

#### 怎樣稱這件聖事:

- 感恩禮
- 主的晚餐、羔羊婚宴
- 擘餅
- 感恩聚會
- 神聖的祭獻(聖祭)、彌撒聖祭、讚頌之祭、屬神的祭獻、聖潔的祭獻
- 神聖的禮儀、神聖的奧蹟、至聖聖事
- 共融 (領聖體)、天使的食糧、天上的食糧、常生之藥、天路行糧(臨終聖體)
- 神聖的彌撒

#### 《天主教教理》1391-1405

#### 領聖體的效果:

- 領聖體加強基督的契合
- 領聖體使我們與罪惡分開
- 奥體的合一:

感恩(聖體)聖事塑造教會

感恩(聖體)聖事促使我們關心窮人

感恩(聖體)聖事與基督徒的合一(仁愛的聖事、團結的標記、愛德的連繫)

• 感恩(聖體)聖事 — 未來的保證

# 基督聖體聖血節

獻禮經

上主/

求你藉我們的獻禮,把這些餅酒奧妙地所指向的和平與合一,賜給你的教會。

因主耶穌基督之名,求你俯聽我們的祈禱。亞孟。

1474年羅馬彌撒經書518;

1570年羅馬彌撒經書:基督聖體聖血節獻禮經

# 基督聖體聖血節

頌謝詞 (聖體聖事的美果)

主、聖父、全能永生的天主,我們藉著主基督,時時處處感謝你,實在是理所當然的,並有助我們獲得救恩。

基督在被交付的晚上,與他的門徒共進晚餐時,以無玷羔羊的身分,把自己奉獻給你,作為你所悅納的完美讚頌之祭。

基督又把這祭宴留給我們,作為他受難的紀念,為使他十字架的救恩永存後世。

主,你以這令人崇敬的奧蹟,養育、聖化信眾,使居住在同一世界的人類,都由同一的信仰,得到光照,在同一的爱德中,共融團結。

因此,我們前來參與這奇妙的聖事,在這筵席中,飽享你恩寵的甘飴,好使我們日益肖似天上的亞當,我們的主基督。

為此,天地萬物朝拜你,向你高唱新歌。我們也隨同所有天使,歌頌你,不停地歡呼:

N

可參考:額我略禮典補篇1634:五旬節後星期六頌謝詞;

Bergomense 1210:西班牙禮書1402

另可參考: 良一世禮典(5-6世紀)1250: 聖誕節其他彌撒頌謝詞;750年羅馬禮書20: 聖誕節日間彌撒頌謝詞; Gothicum 162: 聖灰禮儀日頌謝詞;額我略禮典補篇1549四旬期星期二頌謝詞;750年羅馬禮書398聖周五救主受難紀念 開始祈禱;1474,1570,1604羅馬彌撒經書聖體聖血頌謝詞;1738年巴黎禮書Missale Parisiense: 聖周四主的晚餐頌謝詞

# 主的晚餐(聖周四黃昏彌撒)

頌謝詞(基督的祭獻和聖事)

主、聖父、全能永生的天主!藉著我們的主耶穌基督,我們時時處處感謝你,實在是理所當然的,並有助我們獲得救恩。

基督是真實永恆的司祭,制定了長存的祭禮;<sup>1</sup>他首先將自己奉獻給你,作為救世的祭品, 又命令我們為紀念他,而舉行同一祭獻。

我們領受他為我們犧牲的身體,就獲得力量; 喝了他為我們傾流的血,就滌除罪過。<sup>2</sup>

為此,我們隨同天使、總領天使、上座者、宰制者和全體天軍,歌頌你的光榮,不停地歡呼:

部分可參考:1良一世禮典(5-6世紀)1250:聖誕節其他彌撒頌謝詞;

2750年羅馬禮書20:聖誕節日間彌撒頌謝詞

Gothicum 162: 聖灰禮儀日頌謝詞;額我略禮典補篇1549四旬期星期二頌謝詞

如今我在為你們受苦,反覺高興,因為這樣我可在我的肉身上,為 基督的身體——教會,補充基督 的苦難所欠缺的;(哥1:24)

因為這是我的血,盟約的血,為大眾傾流,以赦免罪過。(瑪26:28)

#### 《天主教教理》1393

領聖體使我們與罪惡分開。領聖體時所領的基督身體,是「為我們而交付的」;所喝的血,是「為眾人所傾流的,以赦免罪過」。因此,感恩(聖體)聖事若不同時潔淨我們所犯的罪,並保護我們免陷於將來的罪,就不能使我們與基督結合。

「我們每次吃這餅,喝這杯,就是宣告主的死亡 (格前11:26)。我們宣告主的死亡,就是宣告罪惡 的赦免。如果祂每次傾流祂的血,都是為了赦免 罪惡,我們就應時常領受祂的聖血,為使我們的 罪常得赦免。正因為我們時常犯罪,就應時常獲 得治療(1)。(1)聖安博,《論聖事》4,6,28

# 基督聖體聖血節

領主詠

主說:誰吃我的肉,並喝我的血,便住在我內,我也住在他內。(若6:56)

#### 《天主教教理》1391-1405

#### 領聖體的效果:

- 領聖體加強基督的契合
- 領聖體使我們與罪惡分開
- 奧體的合一:
   感恩(聖體)聖事塑造教會
   感恩(聖體)聖事促使我們關心窮人
   感恩(聖體)聖事與基督徒的合一
   (仁愛的聖事、團結的標記、愛德的連繫)
- 感恩(聖體)聖事 未來的保證

# 基督聖體聖血節

領主後經

上主/

求你賜我們永遠享受你的神聖生命; 這是你藉我們今世所領聖體寶血,所預像的。

你是天主,永生永王。亞孟。

1474年羅馬彌撒經書552;

1570年羅馬彌撒經書:基督聖體聖血節領主後經

- 感恩祭後,宜舉行聖體遊行。遊行用的聖體,該在是次感恩祭中祝聖。
- 感恩祭後,可用較長時間,公共朝拜聖體;然後,舉行聖體遊行,作結束。
- 如感恩祭後,舉行聖體遊行,則於信眾領聖體後,把聖 體置於聖體皓光內,放在祭台上;念畢領主後經,省略 禮成式,立即準備遊行。











圖片: <a href="https://www.ncronline.org/news/vatican/celebrating-corpus-christi-feast-pope-francis-honors-persecuted-christians及https://www.daily-prayers.org/jesus-life-stories-2/the-last-supper-2/及https://www.lifesitenews.com/news/quo-vadis-pope-francis-moves-corpus-christi-procession-out-of-rome及https://www.popefrancishomilies.com/corpus-christi及https://aleteia.org/2017/06/18/pope-francis-homily-for-june-18-2017-corpus-christi/

# 感恩經第四式

主祭: (伸手) 願主與你們同在。

信友:也與你的心靈同在。

主祭: (舉手) 請舉心向上。

信友: 我們全心歸向上主。

主祭: (伸手) 請大家感謝主、我們的天主。

信友:這是理所當然的。

主祭: (伸手) 聖父、我們感謝你、顯揚你,實在是理所當然的: 因為你是唯一、生活、真實的天主,萬世以前你已存在,而 且永遠常存,你居住在不可仰視的光明中!

你也是唯一慈善的,又是生命之源:你創造了一切,使萬物充滿你的祝福,分享你的光榮。

因此,無數的天使侍左在你座前,瞻仰你的容光,朝朝暮暮事奉你,不停地頌揚你。

我們隨同天使,並代表天下萬物,藉著我們的歌聲,歡躍稱揚你的聖名,同聲歌頌:

全體:聖、聖、聖/上主、萬有的天主/……

主祭: (伸手) 聖父, 我們頌揚你, 因為你是偉大的, 你以大智大仁創造了萬物。你按照你的肖像造生了人類, 使人管理世界, 統馭萬物, 事奉你、唯一的造物主。

人雖然違背了你的命令,失去了你的恩寵,你並沒有棄置不顧,任其喪亡,反而大發慈悲,向所有的人伸出援助的手,使尋求你的人都能找到你。

你多次與人訂立盟約,並藉著先知教導眾人,期待救恩的來臨。

主祭: (伸手) 聖父, 你愛世人如此之深, 時期一滿, 你就派遣你的唯一聖子, 作我們的救主: 他因聖神降孕, 由童貞瑪利亞誕生,除了罪過, 度著和我們一樣的生活。

他對貧窮的人傳佈救恩,向被奴役的人宣告自由,給憂苦的人帶來喜樂。

他為完成你的計劃,捨生受死,又從死人中復活,摧毀了死亡,再造了生命。

他為我們死而復活,是要我們不再為自己生活,卻要為他而生活:因此,聖父,他由你派遣了聖神,作為信友的第一大恩,使聖神在人間完成他的事業,聖化一切。

主祭:(雙手覆於祭品上)上主,所以我們懇求你,派遣聖神聖化這些禮品,使成為我們的主耶穌基督的聖體聖血;我們舉行這偉大的奧蹟,就是基督留給我們的永恒盟約。(合掌)

聖父,你顯揚基督的時刻已到,他又愛他在世的弟子,愛到極點,於是在他們晚餐的時候,(拿起麵餅,稍微提起)他拿起麵餅,讚頌了你,把麵餅分開、交給他的門徒說:(稍微俯首)

你們大家拿去吃; 這就是我的身體, 將為你們而犧牲。

舉起聖體,顯示給信友,然後放回聖盤內;致敬。

主祭:(拿起聖爵,稍微提起)他同樣拿起一杯葡萄酒,感謝了你, 交給他的門徒說:(稍微俯首)

> 你們大家拿去喝: 這一杯就是我的血, 新而永久的型為之血, 將為你們不知人傾流, 以教免罪惡人, 你們要這樣做、來紀念我。

舉起聖爵,顯示給信友;放回在聖體布上;致敬。信友起立。

主祭:信德的奧蹟:

信友:基督,我們傳報你的聖死,歌頌你的復活,期待你先

榮地再來

主祭: (伸手) 上主,所以我們現在舉行救恩大典,紀念基督的死亡與下降陰府,宣揚他的復活與光榮的升天;我們期待著他榮耀地再次來臨,向你獻上他的聖體聖血,作為你所歆饗的救世聖祭。

上主,求你垂顧你為教會準備的祭品,恩准所有分享同一個生命之糧和救恩之杯的人,由聖神合為一體,在基督內成為生活的祭品,歌頌你的光榮。

(伸手)上主,現在我們向你奉獻這個聖祭,求你垂念我們的教宗、我們的主教(主教獻祭時念:我-你卑微的僕人)、全體主教、所有聖職人員、求獻彌撒的人,和在場參禮的人,以及你的全體子民,和誠意尋求你的人。

求你也垂念安息於基督的信眾;並垂念所有亡者:他們的信德只有你知道。

主祭:仁慈的父,求你恩准我們作你子女的,隨同天主之母童貞榮福瑪利亞、聖母的淨配聖若瑟,和你的宗徒及聖人,共同繼承天國的產業,偕同由罪惡及死亡中解脱的萬物,藉著我們的主基督頌揚你;(合掌)你藉著他賜給世界一切美善善。

全能天主父,願一切崇敬和榮耀,藉著基督,偕同基督,在基督內,並在聖神的團結中,都歸於你,直到永遠。

信友:亞孟。



Finita Præfatione, Sacerdos extendens, elevans aliquantulum et jungens manus, elevansque ad cælum oculos, et statim demittens, profunde inclinatus ante Altare, manibus super eo positis, dicit:



et, junctis manibus ante orbe terrárum: una cum pectus, dicit: uti accépta hábeas et benedicas

e ígitur, cle- sancta sacrifícia illibámentissime ta, Extensis manibus Pater, per prosequitur: in primis, Jesum Chri- quæ tibi offérimus pro stum Fílium tuum Dó- Ecclésia tua sancta caminum nostrum, súp- thólica: quam pacificáplices rogámus ac péti- re, custodíre, adunáre mus, Osculatur Altare et régere dignéris toto

Antistite nostro Signat ter super Ho- N. et ómnibus orthostiam et Calicem simul, dóxis, atque cathólicæ dicens: hæc H dona, et apostólicæ fídei culhæc H múnera, hæc H tóribus.





# 欣賞主日彌撒讀經及禱文



| 播放日期                 | 內容                     |
|----------------------|------------------------|
| 6月8日(星期二)<br>晚上7:15  | 欣賞常年期第十一主日乙年讀經 (6月13日) |
| 6月15日(星期二)<br>晚上7:15 | 欣賞常年期第十二主日乙年讀經 (6月20日) |
| 6月22日(星期二)<br>晚上7:15 | 欣賞常年期第十三主日乙年讀經 (6月27日) |